
TRAUMA & GEWALT  11. Jahrgang  Heft 4/2017332

Einleitung

Zahlreiche Studien belegen, dass 

Yoga eine wirkungsvolle Methode 

zur Behandlung psychischer Stö­

rungen ist. Das Üben von Yoga 

zeigt positive Effekte auf die Sym­

ptomatik von Depressionen, Angst­

störungen, posttraumatischer Be­

lastungsstörung sowie auf Faktoren 

wie die individuelle Gemütsver­

fassung, kardiovaskuläre Störungen 

wie Bluthochdruck, das Respirati­

onssystem, sympathikotone Überer­

regung, Konzentration und ein sub­

jektives Gefühl des Wohlbefindens 

(Khalsa, 2004). Im Hinblick auf 

Stimmung und emotionales Befin­

den vermuten Wissenschaftler, dass 

Pranayama (Atemübungen) und an­

dere Achtsamkeitstechniken es den 

Praktizierenden erleichtern, ihre ne­

gativen Gedanken zu identifizieren 

und sich davon zu distanzieren, um 

sie auf ihre Richtigkeit hin zu über­

prüfen (Segal, 2002). Durch deren 

Korrektur können sich die damit ein­

hergehenden Emotionen ins Positive 

verschieben. Einige Autoren hegen 

die Vermutung, dass die Fähigkeit 

zur Selbstberuhigung den positiven 

Effekt ausmacht (Waelde, Thompson 

DAGMAR HAERLE

Zusammenfassung

Traumasensitives Yoga wird im Trauma­
center in Boston seit mehr als 15 Jahren 
erfolgreich als ergänzende Therapie­
methode in Gruppen bei komplex trau­
matisierten Menschen eingesetzt. 
Die Autorin beschreibt den Einsatz von 
traumasensitiven Yogaelementen im 
Einzelsetting. Neben Stabilisierung, 
Affektregulation, Selbstwirksamkeits­
förderung und Ressourcenaktivierung 
können traumasensitiv angeleitete Asa­
nas und Atemübungen in der Expositions­
therapie zum »Pendeln« genutzt werden. 
Die Übungen selbst eignen sich auch als 
körperorientierte Exposition, in denen der 
Patient die Intensität der ausgelösten 
Sensationen und Emotionen regulieren 
lernt.

Schlüsselbegriffe

Traumatherapie, traumasensitives Yoga, 
Expositionstherapie, Affektregulation, 
Selbstwirksamkeit

Traumasensitives Yoga
Eine ergänzende körperorientierte Methode zur 
Behandlung komplexer Traumafolgestörungen

& Gallagher-Thompson, 2004). Auch 

andere körperorientierte Ansätze, 

die in die Psychotherapie integriert 

werden, zeigen vielversprechende 

Resultate, darunter die progressive 

Muskelentspannung (Delgado, 2010), 

Tiefenatmung (Arche & Cracke, 

2006), Rhythmik und Tanz (Berrol, 

1992) oder Meditation (Salmon, 

2004). Yoga vereint viele der oben 

aufgeführten Interventionen: At­

mung, Achtsamkeit, Meditation, ge­

meinsames Tun und rhythmische 

Bewegung. Dass die Kombination 

von kognitiven mit körperbezoge­

nen Interventionen, wie Atemschu­

lung und Bewegung, Synergieef­

fekte aufweist (Franzblau, 2006), das 

Üben von Yoga die Ausschüttung 

von Neurotransmittern (GABA) stär­

ker erhöht als entspanntes Zeitung­

lesen oder Walking (Streeter, 2007, 

2010) sowie das Durchhaltevermö­

gen einer Expositionstherapie ver­

bessert (Descilo, 2010), zeigten er­

wähnte Studien. 

Es spricht viel dafür, dass die Wir­

kung des Yoga vornehmlich auf der 

Ebene der Körperschemata zu fin­

den ist. Sind die Körperempfin­

Eingegangen:	 17. 07. 2017
Angenommen:	03. 08. 2017

DOI 10.21706/tg-11-4-332

A U S  D E R  P R A X I S

L
iz

en
zi

er
t f

ür
 D

en
is

e 
D

es
m

ar
ow

itz
 a

m
 1

6.
11

.2
02

0 
um

 1
8:

58
 U

hr

© J. G. Cotta'sche Buchhandlung Nachfolger GmbH



TRAUMA & GEWALT  11. Jahrgang  Heft 4/2017 333

dungen zum Zeitpunkt des Traumas 

eingefroren, gelangen immer die­

selben Informationen zum Gehirn, 

wo sie dieselben Gefühle, Reakti­

onen und Empfindungen wecken. 

Den Zugang zu Traumaschemata 

nur durch verbale bzw. kognitive In­

terventionen zu finden, erweist sich 

bei komplex traumatisierten Pa­

tientInnen häufig als schwierig, doch 

gibt es die Möglichkeit, sich in das 

interozeptive Netzwerk einzuloggen 

und über Körperübungen und men­

tale Techniken Veränderungen zu 

bewirken. Der schnellste und wir­

kungsvollste Weg ist der über den 

Atem. Diese Verknüpfung ist stark 

und schnell, denn Zehntausende von 

Rezeptoren in der Lunge und den 

Atemwegen verändern die Botschaf­

ten, die an das Gehirn weitergeleitet 

werden (Brown & Gerbarg, 2005). 

Ein Beispiel: Wenn wir sehr langsam 

atmen, kann der Körper dem Gehirn 

die Information zukommen lassen, 

dass wir in Sicherheit sind (Gerbarg, 

2008). Im Yoga beeinflussen wir den 

Atem gezielt durch Atemübungen, 

wie auch durch das Üben von Asa­

nas. 

Die Entwicklung von 
traumasensitivem Yoga 

Traumasensitives Yoga wurde am 

Trauma Center in Brookline unter 

der Leitung von Bessel van der Kolk 

von David Emerson und seinen Kol­

legInnen entwickelt (Emerson; 2009, 

2011, 2012) und ist ein wichtiger 

Bestandteil der Traumatherapie im 

Trauma Center, wo regelmäßig trau­

masensitive Yogagruppen für Pa­

tientinnen und Patienten von aus­

gebildeten YogalehrerInnen und 

TherapeutInnen stattfinden. Die 

Wirksamkeit von TCTSY (Trauma 

Center traumasensitivem Yoga) ist 

inzwischen durch Studien belegt 

worden (Van der Kolk et al., 2014). 

TCTSY hat zudem die Anerkennung 

des NREPP – National Registry of 

Evidence Based Programs and Prac­

tices 2017 erhalten. 

TSY in der Einzeltherapie

Als Yogalehrerin und Taumathera­

peutin hat mich die Möglichkeit, 

Yoga in die Traumatherapie ein­

fließen zu lassen, bereits während 

meines Studiums der Psychotrauma­

tologie an der Universität Zürich in­

teressiert. Ein logischer nächster 

Schritt war daher, die Weiterbildung 

am Trauma Center zum TCTSY-Fa­

cilitator zu absolvieren. Neben der 

Möglichkeit, TSY in Gruppen einzu­

setzen, hat mich vor allem die Frage 

beschäftigt, wie diese wirkungsvolle 

Methode in die Einzeltherapie ein­

fließen kann, da nicht jeder Trau­

matherapeut Gruppen unterrichten 

möchte und nicht jeder Patient an ei­

ner Gruppe teilnehmen kann und 

will.

Die Grundsätze des 
traumasensitiven Yoga

Nach dem Studium zahlreicher Ar­

tikel über die Wirksamkeit von Yoga 

für traumatisierte Menschen, in 

denen unterschiedlichste Stilrich­

tungen und Schwerpunkte des Yoga 

praktiziert wurden, stellte sich die 

Frage, welche Komponenten des 

Yoga wirkungsvoll sind. Sind es die 

Haltungen (Asanas), die kraftvoll 

und anstrengend den Sympathikus 

aktivieren und sich bei Dissoziation 

als nützlich erweisen bzw. die 

sanften, meditativen, die wiederum 

eine Aktivierung des Parasympathi­

kus zur Folge haben? Oder sind es 

die Atemübungen (Pranayama), die 

in gleicher Weise eingesetzt werden 

können und, wie die Yogi sagen, der 

Königsweg zum Nervensystem sind? 

Oder aber ist die wichtigste Ingre­

dienz die Achtsamkeit, ohne die 

Asana und Pranayama bloße körper­

liche Ertüchtigung sind (Härle, 2015, 

2016)? Ich kann die Frage nicht ab­

schließend beantworten, komme je­

doch vor allem auch durch meine 

praktische Erfahrung und aufgrund 

der Rückmeldung meiner Patien­

tInnen zum Schluss, dass neben der 

achtsamen Ausführung die trauma­

sensitive Art der Anleitung – rich­

tiger muss von einer traumasen­

sitiven Haltung des Therapeuten 

gesprochen werden – ein bedeut­

samer Faktor ist, egal ob der Schwer­

punkt auf den Körper-, Atem- oder 

Achtsamkeitsübungen liegt. Wie un­

terscheidet sich eine »traumasensi­

tive« Yogapraxis von einer üblichen?

Im klassischen Yoga weist der 

Yogalehrer seinen Schüler an, eine 

bestimmte Haltung korrekt einzu­

nehmen, und korrigiert verbal oder 

»Hands on«, das heißt er drückt, 

zieht und gibt damit mit seinen Hän­

den einen Impuls, wie das Asana 

ausgeführt werden sollte. Es gibt 

also eine richtige Ausführung, die 

sich der Schüler zum Ziel setzen soll. 

Die Haltungen werden unterschied­

lich lange gehalten und wieder auf­

gelöst – wie lange ein Asana einge­

nommen wird, bestimmt in der Regel 

der Lehrer, der auch durchaus ermu­

T R A U M A S E N S I T I V E S  Y O G A

L
iz

en
zi

er
t f

ür
 D

en
is

e 
D

es
m

ar
ow

itz
 a

m
 1

6.
11

.2
02

0 
um

 1
8:

58
 U

hr

© J. G. Cotta'sche Buchhandlung Nachfolger GmbH



TRAUMA & GEWALT  11. Jahrgang  Heft 4/2017334

tigen kann, etwas länger zu halten 

oder noch ein wenig tiefer zu gehen. 

Nach einer Phase ruhigen Nachspü­

rens geht man zum nächsten Asana 

über. Oder aber Yoga wird als Flow 

(zum Beispiel im Power-Yoga) ge­

übt, in dem die Haltungen in einem 

Fluss aneinandergereiht werden. 

Am Ende folgt in der Regel Shava­

sana, die Totenhaltung, in der, auf 

dem Rücken liegend, präsent, wach 

und entspannt einige Minuten die 

Wirkung der Yogapraxis nachemp­

funden wird. Über ehrgeizige Ziele, 

verstärkt durch die Bilder von per­

fekten, biegsamen und häufig leicht­

bekleideten Körpern in der Presse 

und im Internet, kann die ursprüng­

liche Zielsetzung des Yoga, das Ein­

üben der Geistesruhe und Achtsam­

keit, leicht verloren gehen. Selbst 

wenn der Lehrer anleitet, nur so 

lange zu halten oder so weit zu ge­

hen, wie es jedem Einzelnen mög­

lich ist, nehmen auch viele nicht 

traumatisierte SchülerInnen diese 

Erlaubnis nicht für bare Münze, da 

sie sich nicht trauen, früher aufzuhö­

ren und weniger fit zu erscheinen 

oder auch aus der Reihe zu tanzen 

und etwa anders zu machen als alle 

anderen.

Einige dieser Komponenten kön­

nen für komplex Traumatisierte 

schwierig sein. Dazu zählen die Kor­

rektur durch Berührung, lange 

Sprechpausen bzw. auch eine stille 

Entspannung am Ende der Stunde, 

in denen sie sich verloren fühlen 

können. Ein ambitionierter Umgang 

mit Yoga birgt zudem die Gefahr, 

dass sie über ihre körperlichen Gren­

zen gehen, weil sie sich oft mit ihrem 

Körper wenig oder gar nicht verbun­

den fühlen und sich überfordern, 

aber auch, indem sie versuchen, vor­

gegebene Ziele zu erreichen, »nichts 

falsch machen, nicht auffallen« und 

»genügen« wollen. Und nicht zuletzt 

trauen sie ihren körperlichen Emp­

findungen weniger als der Autorität 

des Lehrers. 

Ich möchte an dieser Stelle einen 

kurzen Bericht einer Patientin an­

führen, der dies verdeutlichen soll. 

Sie war aufgrund der guten Erfah­

rungen mit TSY in der Therapie neu­

gierig auf Yoga geworden und hatte 

sich zu einer Yogaklasse in ihrem 

Heimatort angemeldet. Der Kurs 

wurde von zwei Lehrerinnen gelei­

tet. Die eine gab die Anweisungen, 

die andere ging im Raum umher und 

korrigierte die Haltungen. Meine 

Patientin berichtete, wie unwohl sie 

sich gefühlt hatte, ständig auf der 

Hut, ob sich die Lehrerin nähern und 

sie korrigieren würde. Nicht nur der 

körperliche Kontakt war problema­

tisch, auch die Schmach, etwas nicht 

richtig zu machen, belastete sie. 

»Ganz schwierig wurde es für mich, 

als wir uns auf den Rücken legen 

sollten – die Schultern sollten dabei 

entspannt den Boden berühren. Zur 

Unterstützung drückte eine der Leh­

rerinnen meine Schultern auf den 

Boden und wies mich an, mich zu 

entspannen. »Meine Schultern sind 

aber nicht entspannt, wenn ich sie 

auf den Boden drücke«, meinte sie 

ein wenig verzweifelt. »Ich habe das 

Gefühl, auf der ganzen Linie versagt 

zu haben.« Die Patientin verfügte zu 

diesem Zeitpunkt über ein erwa­

chendes, aber noch nicht sehr aus­

geprägtes Körpergewahrsein und 

fühlte sich oft verwirrt, weil sie ihren 

Körperwahrnehmungen nicht traute. 

»Ich glaube, meine Schultern berüh­

ren den Boden auch nicht, wenn ich 

entspannt auf dem Rücken liege … 

ich probiere das gleich mal aus«, 

kommentierte ich ihre Schilderung, 

rollte kurzerhand zwei Yogamatten 

aus, legte mich darauf und lud die 

Patientin ein, dasselbe zu tun. So la­

gen wir auf dem Boden und tausch­

ten unsere Empfindungen aus. Da 

die Patientin gewohnt war, mit mir 

Yoga-Asanas zu üben, war sie nicht 

überrascht über den Settingwechsel. 

Beide kamen wir zum Schluss, dass 

wir die Muskeln rund um die Schul­

tern anspannen müssen, um die 

Schultern am Boden abzulegen. Ent­

spannte Schultermuskeln führten 

dazu, dass die Schultern sozusagen 

über dem Boden »schwebten«. Die 

Patientin war erleichtert, dass ihre 

Empfindungen »normal« waren. Wir 

erforschten noch einige Minuten, 

wie sich das Liegen auf dem Boden 

anfühlt, wie man Arme und Hände 

platzieren kann, fanden Gemeinsam­

keiten, aber auch Unterschiede und 

ließen uns Zeit, bevor wir uns wieder 

zurück auf unsere Stühle begaben. 

Ich werde im Folgenden auf wich­

tige Prämissen des TSY eingehen. 

Interozeption – Botschaften 
aus dem Inneren

Die interozeptive Sensitivität zu för­

dern, ist eines der grundlegenden 

Ziele des TSY. Interozeption be­

zeichnet die Wahrnehmung von 

Vorgängen aus dem Körperinnern. 

Dieses innere Empfinden registriert 

den Zustand des Körpers. Dazu ge­

hören Herzfrequenz, Schmerzemp­

finden, Körpertemperatur, Atemge­

schwindigkeit, Empfindungen wie 

Muskelspannung oder ein Magen­

drücken. Ebenso werden aufgrund 

A U S  D E R  P R A X I S

L
iz

en
zi

er
t f

ür
 D

en
is

e 
D

es
m

ar
ow

itz
 a

m
 1

6.
11

.2
02

0 
um

 1
8:

58
 U

hr

© J. G. Cotta'sche Buchhandlung Nachfolger GmbH



TRAUMA & GEWALT  11. Jahrgang  Heft 4/2017 335

körperlicher Wahrnehmungen Emo­

tionen identifiziert, da unsere Ge­

fühle mit Körperempfindungen ein­

hergehen. Bei der Interozeption 

werden nur Zustandsänderungen 

und nicht das absolute Niveau eines 

physiologischen Zustandes wahrge­

nommen. Sitzen wir beispielsweise 

lange auf einem Stuhl, wie üblich in 

der Therapie, sind wir uns unserer 

Körperempfindungen nicht mehr 

bewusst. Ein Training der intero­

zeptiven Sensitivität braucht also 

Bewegung. Welche Vorteile hat 

eine erhöhte interozeptive Wahrneh­

mungsfähigkeit? Werden sich Pa­

tientInnen ihrer körperlichen Emp­

findungen bewusst, fällt es ihnen 

zunehmend leichter, einen Beobach­

terstatus einzunehmen und den Be­

ginn wie auch den Verlauf einer 

Körpersensation wie auch Emotion 

wahrzunehmen. Dies versetzt sie in 

die Lage, sich ihrer Stressreaktionen 

bewusster zu werden und den An­

stieg einer Erregung bereits in der 

Anfangsphase abbremsen zu kön­

nen. Um sich wieder zu beruhigen, 

kann ein Asana oder eine Yoga­

atmung, die sich als hilfreich erwie­

sen hat, als Ressource dienen. Ganz 

praktisch sieht das so aus: 

Eine Patientin kam völlig aufge­

löst in die Therapiestunde. Bevor ich 

die Gründe dafür erfragte, erkundi­

gte ich mich, ob sie bereit wäre, et­

was auszuprobieren, um wieder ein 

wenig ruhiger zu werden. Ein Com­

mitment zu dieser ungewöhnlichen 

Frage setzt eine ausführliche Psy­

choedukation voraus, so dass die Pa­

tientin meinen Vorschlag versteht 

und nicht als Zurückweisung oder 

Desinteresse wertet. Mithilfe einer 

Skala von 1 bis 10 ermittelten wir 

das anfängliche Erregungsniveau, 

um die Wirksamkeit meiner Vor­

schläge überprüfen zu können. Die 

Patientin sagte, sie sei auf einer 

»sechs«. Ich schlug vor, die Berghal­

tung (siehe Abbildung 1) im Sitzen 

aufzubauen, in der wir die Füße am 

Boden spüren, zu den Sitzbeinhö­

ckern wandern und schließlich die 

Wirbelsäule aufrichten. Wir fokus­

sierten uns in einem ersten Schritt 

auf die Füße, den Kontakt mit dem 

Boden und intensivierten die Kon­

zentration durch das Bewegen der 

Füße. Nach einer Weile zog sie die 

Schuhe aus und sagte: »Die Füße zu 

spüren tut mir gut, sie ohne Schuhe 

über dem Boden zu bewegen ist 

schön.« Während sie, wie auch ich, 

den Boden mit den Füßen erkun­

dete, blieb ich verbal in Kontakt, 

indem ich beschrieb, dass sie 

möglicherweise die Temperatur des 

Bodens oder die Textur des Holzes 

oder auch etwas ganz anderes wahr­

nehmen kann. Nach einer Weile 

regte ich an, wann immer sie bereit 

war, mit ihrer Aufmerksamkeit zu 

den Unter- und Oberschenkeln zu 

wandern und zu prüfen, ob sie viel­

leicht ihre Sitzbeinhöcker auf dem 

Stuhl spüren kann. Die Füße der 

Patientin wurden ruhig und sie be­

gann, sich ein wenig hin und her zu 

bewegen. »Genau«, kommentierte 

ich, »Sie können still sitzen bleiben 

oder aber erkunden, ob der Kontakt 

der Sitzbeinhöcker mit dem Stuhl 

durch Bewegung verdeutlicht wird.« 

Sie probierte beides und ich folgte 

ihr. »Das Wiegen gefällt mir«, sagte 

sie. Wir bewegten uns für einige Zeit 

hin und her, und ich kommentierte, 

dass sie vielleicht die Gewichtsverla­

gerung in den Sitzbeinhöckern oder 

die seitlichen Rumpfmuskeln spürt, 

wie sie sie wechselweise halten. 

»Wenn Sie so weit sind, können Sie 

Ihre Wirbelsäule ein wenig aufrich­

ten, gerade so, wie es im Moment für 

Sie passt.« Ich richtete mich leicht 

auf, damit ich nicht Modell für eine 

perfekte Aufrichtung stand, und sah, 

dass sie sich streckte und sich sogar 

ein wenig nach hinten beugte. »Fin­

den Sie Ihre Art der Aufrichtung und 

lassen Sie sich Zeit«, kommentiere 

ich ihre Bewegungen. »Wenn Sie 

angekommen sind, spüren Sie viel­

leicht eine leichte Dehnung auf der 

Vorderseite Ihres Körpers, vielleicht 

im Brust- und Halsbereich, oder aber 

die Muskeln um Ihre Schultern, die 

ihre Schultern zurückziehen.« »Das 

habe ich gar nicht bemerkt«, meinte 

die Patientin nach einer Weile. »Das 

ist nicht angenehm.« Sie lockerte 

ihre Schulterpartie ein wenig und 

fand eine neue Position. »So ist es 

gut. Jetzt bin ich auf einer ›vier‹«. An 

dieser Stelle könnten wir über Rück­

beugen und Öffnung sprechen und 

über Verletzlichkeit. Das Ziel im TSY 

ist jedoch nicht, dass ich Deutungen 

anbiete und einen Dialog darüber 

anstrebe. Was zählt, ist die Wahr­

nehmung der körperlichen Empfin­

dung und die Möglichkeit, Einfluss 

auf die eigenen Empfindungen zu 

nehmen.

Nach Abschluss unserer TSY-Ein­

lage startete sie mit ihrem Bericht. 

Wann immer sie die Erregung zu 

überwältigen drohte, machten wir 

eine kleine Pause, in der sie wieder 

mit der Aufmerksamkeit zu ihren 

Füßen ging und sich wieder in der 

Berghaltung einfand (siehe Abbil­

dung 1). Haben wir das öfter geübt, 

kann diese Ressource leicht genutzt 

werden. 

T R A U M A S E N S I T I V E S  Y O G A

L
iz

en
zi

er
t f

ür
 D

en
is

e 
D

es
m

ar
ow

itz
 a

m
 1

6.
11

.2
02

0 
um

 1
8:

58
 U

hr

© J. G. Cotta'sche Buchhandlung Nachfolger GmbH



TRAUMA & GEWALT  11. Jahrgang  Heft 4/2017336

Ein Patient fragte: »Ist dies nicht 

auch Vermeidung, wenn ich meine 

Asanas nutze, um mich zu beruhi­

gen?« Er hat nicht ganz unrecht. Bis 

Patienten jedoch in der Lage sind, 

hohe Erregungen meistern zu kön­

nen, ist es von Vorteil, die Akti­

vierung vorher abzufangen und in 

einem tolerierbaren Bereich gute 

Erfahrungen zu ermöglichen. Dies 

hat zur Folge, dass sich der Körper 

allmählich »als sicherer Ort« anfühlt, 

da die Patienten ein gewisses Maß 

an Kontrollmöglichkeiten ihrer bis­

her überwältigenden Sensationen 

und Emotionen erleben. 

Das Training der interozeptiven 

Wahrnehmung bedeutet, dass Sie 

immer mitmachen und konkrete 

körperliche Empfindungen, die Sie 

spüren, ansprechen. Das können 

Wahrnehmungen wie Temperatur, 

Gewicht, Dehnung, Entspannung, 

Gleichgewicht etc. sein. Sie beglei­

ten in einer strukturellen, funktio­

nalen Sprache, das heißt, Sie 

»benennen« Gelenke, Muskeln, 

Knochen, Druck, Gewicht oder Deh­

nung. Alle Anleitungen sind Vor­

schläge und werden einladend for­

muliert. Zum Beispiel: »Wenn Sie 

möchten …, wenn Sie so weit sind 

…, vielleicht möchten Sie Folgendes 

ausprobieren …«, ebenso wie alle 

Vorschläge für interozeptives Ge­

wahrsein als Möglichkeit formuliert 

werden: »Vielleicht nehmen Sie bei­

spielsweise eine Dehnung … mögli­

cherweise einen Druck … das Ge­

wicht … eine Muskelaktivität oder 

gar nichts wahr.« Damit verfolgen 

wir verschiedene Ziele: Der Patient 

erhält dadurch Ideen und Orientie­

rung, wie sich etwas anfühlen 

könnte. Dabei hat er jederzeit die 

Kontrolle über den Prozess, da er un­

sere Übungsvorschläge wie auch un­

sere Ideen für mögliche Empfin­

dungen prüfen und zurückweisen 

kann. Wir streben damit eine Bezie­

hung auf Augenhöhe an, sind also 

nicht »die Autorität«, die vorgibt, 

was gefühlt werden sollte, wenn 

man es »richtig« gemacht hat. Ich 

lerne viel von meinen Patienten und 

werde immer wieder überrascht, 

dass sie Dinge spüren, die ich »über­

sehen« habe. Gelingt die interozep­

tive Wahrnehmung zunehmend bes­

ser, können auf der Basis der 

Botschaften aus dem Körperinneren 

Entscheidungen getroffen werden, 

die zu absichtsvollen Handlungen 

führen. Zu diesem Zweck bieten wir 

Wahlmöglichkeiten an. 

Wahlmöglichkeiten 

Im Beispiel oben habe ich der Pa­

tientin vorgeschlagen, die Füße still 

auf dem Boden stehen zu lassen oder 

sie über den Boden zu bewegen. Sie 

entschied sich für die Bewegung. 

Daraufhin habe ich sie angeregt aus­

zuprobieren, ob sich das Gefühl des 

Kontakts mit den Sitzbeinhöckern 

auf der Unterlage durch Bewegung 

oder durch ruhiges Sitzen verdeut­

lichen lässt. Zu Beginn des Übens 

beobachte ich, dass die Vorschläge 

nur mechanisch ausgeführt werden, 

weil die Patienten wenig oder nichts 

spüren. Mit der Zeit jedoch verbes­

sert sich die interozeptive Sensitivi­

tät und die Patienten beginnen, die 

Interozeption zu nutzen, um zu wirk­

lichen Entscheidungen zu gelangen. 

Der Zuwachs an Selbstwahrneh­

mung erhöht die Selbstbestimmung 

und Selbstwirksamkeit, weil die in­

neren Botschaften genutzt werden 

können, um effektive Handlungen 

auszuführen. Genau das hat die Pa­

tientin getan, als sie ihre ange­

spannten Schultern in der Rück­

beuge spürte und sich entschied, die 

Position zu verändern. Weitere Bei­

spiele sind ein Asana beenden, sich 

Abbildung 1:  
Berghaltung

A U S  D E R  P R A X I S

L
iz

en
zi

er
t f

ür
 D

en
is

e 
D

es
m

ar
ow

itz
 a

m
 1

6.
11

.2
02

0 
um

 1
8:

58
 U

hr

© J. G. Cotta'sche Buchhandlung Nachfolger GmbH



TRAUMA & GEWALT  11. Jahrgang  Heft 4/2017 337

eine Decke unter die Füße legen, 

wenn der Stuhl zu hoch ist, oder die 

Ausführung so verändern, dass es 

für den Patienten stimmt, was wie­

derum mittels interozeptiver Rück­

meldung geprüft werden kann. 

Wir regen damit folgenden Regel­

kreis an (siehe Abbildung 2).

Zu viele Wahlmöglichkeiten vor­

zuschlagen, kann ebenso überwälti­

gend sein, wie keine Wahl zu haben. 

Daher starten wir mit zwei Möglich­

keiten und nach und nach können 

weitere Varianten hinzukommen. 

Wichtig ist dabei auch, dass wir 

nicht vorgeben, was erreicht werden 

soll, beispielsweise »angenehm, ent­

spannt, gut oder besser«. Nicht sel­

ten sind »angenehm, entspannt oder 

gut« keine vertrauten Kriterien für 

den Patienten und er weiß anfäng­

lich oft nicht, woran er diese Empfin­

dungen festmachen soll. Dies kann 

zu einem Gefühl von Hilflosigkeit 

und Versagen führen. Wir laden ein, 

das zu spüren, was ist, und nicht, 

was gespürt werden soll. Anre­

gungen wie »angenehmer« oder 

»besser« führen zu Vergleichen, der 

vom Hier-und-Jetzt-Erleben weg­

führen, da eine Parallele zwischen 

Vergangenem und Gegenwärtigem 

gezogen werden soll. 

Fassen wir die wichtigsten Prämis­

sen des TSY zusammen:

•	 Wir laden ein bzw. machen Ange­

bote, wir weisen nicht an

•	 Wir fokussieren auf die interozep­

tive Wahrnehmung, die nie bewer­

tet wird

•	 Es gibt kein richtig oder falsch, we­

der bei der Wahrnehmung noch bei 

der Ausführung einer Übung

•	 Wir machen immer mit und erfor­

schen unsererseits unsere Körper­

empfindungen 

•	 Wir schlagen anhand unserer in­

terozeptiven Botschaften vor, was 

der Patient möglicherweise spürt

•	 Wir sind neugierig und offen

•	 Wir bieten Wahlmöglichkeiten und 

stärken so die Selbstwirksamkeit 

des Patienten

•	 Wir erforschen immer den gegen­

wärtigen Moment und bleiben im 

Hier und Jetzt

•	 Wir streben eine Beziehung auf 

Augenhöhe an

•	 Wir bleiben mit unserer Stimme in 

Kontakt und vermeiden lange 

Sprechpausen

•	 Wir verstärken nicht die Vermei­

dung, achten jedoch auf das Ti­

ming, wann wir mit der (körper­

lichen) Exposition beginnen

Ist es gelungen, Ressourcen aufzu­

bauen, die der Patient auch im All­

tag anwenden kann, können wir 

einen Schritt weitergehen und Ele­

mente des TSY in der Expositions­

therapie nutzen. 

Expositionstherapie mit TSY

Asanas und Pranayama können zum 

»Pendeln« eingesetzt werden. Kon­

kret bedeutet dies: In der Exposi­

tionstherapie, unabhängig von der 

Methode, können bei überwälti­

genden Erinnerungen die erarbei­

teten Ressourcen zur Beruhigung 

oder zum Auflösen einer Dissozia­

tion genutzt werden. Welches Asana 

bzw. welche Atemübung wirkungs­

voll sein wird, wissen wir nie im Vo­

raus – auch wenn wir sie vielleicht 

mehrere Male mit derselben Wir­

kung mit dem Patienten erforscht 

haben. Eine neugierige, offene und 

kreative Haltung ist unabdingbar, 

um auszuprobieren und Lösungen 

zu finden. Ein Beispiel soll dies ver­

deutlichen:

Ein Patient, Herr T., der bereits 

vertraut mit TSY-Elementen zur 

Selbstberuhigung war, wurde von 

einer Erinnerung überflutet. Bevor 

Körperempfinden  
Interozeptive  

Wahrnehmung

Wahlmöglichkeit 1

Wahlmöglichkeit 2

Entscheidung  
aufgrund  

interozeptiver  
Wahrnehmung

Absichtsvolle  
Handlung

Abbildung 2: Interozeptive Wahrnehmung und Handlungsmöglichkeiten

T R A U M A S E N S I T I V E S  Y O G A

L
iz

en
zi

er
t f

ür
 D

en
is

e 
D

es
m

ar
ow

itz
 a

m
 1

6.
11

.2
02

0 
um

 1
8:

58
 U

hr

© J. G. Cotta'sche Buchhandlung Nachfolger GmbH



TRAUMA & GEWALT  11. Jahrgang  Heft 4/2017338

wir mit der Exposition der Erinne­

rung starteten, nutzten wir zunächst 

die ihm vertraute Berghaltung, um 

seine Erregung zu dämpfen. »Das 

reicht nicht«, meinte er. »Nur sitzen 

und Füße spüren reicht nicht.« Ich 

schlug ihm als nächste Übung die 

Sonnenatmung (siehe Abbildung 3) 

vor, eine Pranayama-Übung, bei der 

die Arme im Atemrhythmus auf und 

ab bewegt werden.

»Reicht immer noch nicht! Ich ma­

che das nur mechanisch, ich spüre 

nichts.« Dieses Stichwort brachte 

mich darauf, ein kraftvolles Asana 

zu wählen, die Boothaltung (siehe 

Abbildung 4). Er verstärkte die Hal­

tung, indem er beide Beine aus­

streckte und auf dem Stuhl balan­

cierte. Ich kommentierte, was er 

eventuell spüren konnte, während 

ich dieselbe Haltung einnahm. Da 

waren die Bauchmuskeln, das Ge­

wicht auf dem Gesäß, das zuneh­

mende Gewicht der Beine und ich 

kommentierte auch, dass er viel­

leicht, wie ich selbst, den Atem an­

gehalten hatte. »Jetzt komme ich 

langsam wieder zurück und spüre 

wieder etwas … meine Bauchmus­

keln, das Zittern in meinen Beinmus­

keln … und dass ich, jetzt wo Sie es 

sagen, wieder atme.« Wir konnten 

uns nach diesem »Ausflug« der Ex­

position zuwenden und pendelten, 

wann immer die Erregung zu über­

wältigen drohte, zu seiner Res­

source, der Boothaltung. 

Yoga eignet sich im Besonderen 

für Traumapatienten, da es aktivie­

rende und beruhigende sowie dyna­

mische Asanas und Atemübungen 

bereithält. Eine Dissoziation been­

den wir in der Regel leichter mit in­

tensiveren Übungen wie der Boot­

position, den Kriegerhaltungen oder 

dem »nach unten schauenden 

Hund«. Beruhigend können sich we­

niger anstrengende Übungen wie 

die Berghaltung oder eine Vorwärts­

beuge auswirken. Fühlt sich ein 

Patient starr und unbeweglich, 

sind Sonnenatem, Katze-Kuh (Ab­

bildung 5) und andere dynamische 

Asanas gute Möglichkeiten. Ich 

möchte an dieser Stelle nochmals 

betonen, dass wir mit einer Haltung 

des Nicht-Wissens am besten fahren, 

da wir eine Wirkung nicht mit Si­

cherheit vorhersagen können. Wir 

erhalten aufgrund unseres Wissens 

über die neurophysiologischen Zu­

sammenhänge lediglich einen Kom­

pass, der uns eine Richtung weist. 

Geben wir einem Patienten das Ge­

fühl, eine bestimmte Übung müsste 

Abbildung 3:  
Sonnenatem

Abbildung 4: Zwei Varianten der Boothaltung

A U S  D E R  P R A X I S

L
iz

en
zi

er
t f

ür
 D

en
is

e 
D

es
m

ar
ow

itz
 a

m
 1

6.
11

.2
02

0 
um

 1
8:

58
 U

hr

© J. G. Cotta'sche Buchhandlung Nachfolger GmbH



TRAUMA & GEWALT  11. Jahrgang  Heft 4/2017 339

»helfen«, triggern wir mit großer 

Wahrscheinlichkeit alte, trauma­

tische Beziehungserfahrungen. 

Um neue Lernerfahrungen zu er­

möglichen, müssen wir die Patienten 

aus ihrer Vermeidung locken. Auch 

hierfür eignen sich TSY-Elemente. 

Löst ein Asana unangenehme Emp­

findungen und Emotionen aus, ge­

hen wir, wie ich am Beispiel der 

Katze-Kuh-Bewegung (siehe Abbil­

dung 5) verdeutlichen möchte, fol­

gendermaßen vor: Löst die »Katze«, 

also die Vorwärtsbeuge, Beklem­

mung und Angst aus, können wir 

dem Patienten vorschlagen, für ei­

nen Moment in der Haltung zu ver­

weilen, mit dem Hinweis, dass er 

sich jederzeit aufrichten und in die 

»Kuh«, eine leichte Rückbeuge, 

wechseln kann. Das Erforschen ei­

ner Haltung hat das Ziel, dem Pati­

enten neue Erfahrungen zu ermögli­

chen, zum Beispiel, dass er diese 

Empfindung meistern kann oder 

dass sich Empfindungen verändern 

oder nachlassen, wenn wir ein we­

nig Zeit geben. Entscheidet sich der 

Patient jedoch gegen unseren Vor­

schlag und richtet sich auf, stärkt 

dies sein Selbstwirksamkeitserleben, 

da er spürt, dass er etwas gegen die 

Beklemmung tun kann. »Nein-Sa­

gen« ist eine zentrale Erfahrung. So­

mit haben Verweilen wie Beenden 

eine wichtige therapeutische Funk­

tion, da beide Entscheidungen neue 

Erfahrungen bereithalten.

Eine weitere Variante ist, das 

Katze-Kuh-Asana dynamisch zu nut­

zen. Wir leiten einen steten Wechsel 

von Vor- und Rückbeugen an, so 

dass der Patient Bewegung statt 

Immobilität erfährt. Dies hat noch 

einen weiteren Vorteil: Der Patient 

nähert sich immer wieder der un­

angenehmen Erfahrung, vermeidet 

diese also nicht. Jedoch kontrolliert 

er selbst die Intensität der Exposi­

tion. Er kann lang oder kurz verwei­

len, die Bewegung schneller oder 

langsamer, größer oder kleiner aus­

führen.

Am Ende möchte ich noch kurz 

auf die Frage, ob TSY eine Trauma­

therapie ersetzt, eingehen. Werfe ich 

einen Blick in meine tägliche Praxis, 

so ist die Antwort eindeutig »nein«. 

Ich bin der Überzeugung, dass 

Menschen neben der Integration 

körperlicher Symptome auch eine 

Verarbeitung auf kognitiver und 

emotionaler Ebene brauchen. Beides 

geht nicht ohne das Gespräch über 

Abbildung 5:  
Katze-Kuh-Asana

das Trauma und die Folgen. Zuhö­

ren, Empathie, Mitgefühl, Verständ­

nis sind ebenso wichtige Faktoren 

wie kognitives Verstehen und Ein­

ordnenkönnen. Um jedoch zu dem 

Punkt zu gelangen, einer Trauma­

exposition Stand zu halten und über 

Erfahrungen, Gefühle und Auswir­

kungen reden zu können, brauchen 

wir Werkzeuge, die den Patienten 

helfen, ihre Affekte und Körper­

reaktionen unter Kontrolle zu brin­

gen. Gespräche sind hierbei weniger 

nützlich als eine körperorientierte 

Arbeitsweise. Wir öffnen einen Er­

fahrungsraum, in dem der Patient 

lernen kann, die Symptome trauma­

bezogener Trigger zu meistern, weil 

er den Beginn von Über- und Un­

tererregung zu spüren gelernt hat 

und mittels Ressourcen abbremsen 

kann – also selbstwirksam wird.

Traumasensitives Yoga ist aus mei­

ner Sicht vor allem eine Frage der 

therapeutischen Haltung, die fol­

gende Gedichtzeile von Rumi (1995) 

auf den Punkt bringt:

Out beyond ideas of wrongdoing and 
rightdoing there is a field. I’ll meet you 
there.

T R A U M A S E N S I T I V E S  Y O G A

L
iz

en
zi

er
t f

ür
 D

en
is

e 
D

es
m

ar
ow

itz
 a

m
 1

6.
11

.2
02

0 
um

 1
8:

58
 U

hr

© J. G. Cotta'sche Buchhandlung Nachfolger GmbH



TRAUMA & GEWALT  11. Jahrgang  Heft 4/2017340

Trauma-Sensitive Yoga as a 
Supplementary Body-Oriented 
Method for Treating Complex 
Trauma and PTSD

Summary

Experts at the Trauma Center in Boston 
have been successfully employing 
trauma-sensitive yoga for over fifteen 
years as a supplementary group-thera­
peutic method for treating patients suf­
fering from complex trauma. The author 
describes how trauma-sensitive yoga 
elements can be applied in individual set­
tings. In addition to promoting stabilisa­
tion, affect regulation, self-efficacy and 
resource activation, the trauma-sensitive 
asanas and breathing exercises can be 
used to »oscillate« in exposure therapy. 
The exercises themselves are also suited as 
body-oriented exposure, in which patients 
learn to regulate the intensity of elicited 
sensations and emotions.

Keywords 

Trauma therapy, trauma-sensitive yoga, 
exposure therapy, affect regulation, self-
efficacy

Brown, R. P. & Gerbarg, P. L. (2009). Yoga 
Breathing, Meditation, and Longevity. An-
nals of the New York Academy of Sciences, 
1172, 54 – 62.  
DOI 10.1111/j.1749-6632.2009.04394.x.

Delgado, L. C., Guerra, P., Perakakis, P., Vera, 
M., del Paso, G. R. & Vila, J. (2010). Treating 
chronic worry: Psychological and physiologi-
cal effects of a training programme based 
on mindfulness. Behavior Research and 
Therapy, 48, 873 – 882.  
DOI 10.1016/j.brat.2010.05.012.

Emerson, D. & Hopper, E. (2011). Trauma-Yoga, 
Heilung durch sorgsame Körperarbeit. Lich-
tenau/Westf.: Probst.

Emerson, D., Sharma, R., Chaudhry, S. & 
Turner, J. (2009). Yoga Therapy in Practice: 
Trauma-Sensitive Yoga: Principles, Practice, 
and Research. International Journal of Yoga 
Therapy, 19, 123 – 128.

Emerson, D. (2012). Interview: Yoga Teachers 
as Part of the Clinical Team. Yoga Therapy 
Today, 24 – 25.

Franzblau, S. H., Smith, M., Echevarria, S. & 
Van Cantfort, T. E. (2006). Take a breath, 
break the silence: the effects of yogic brea-
thing and testimony about battering on fee-
lings of self-efficacy in battered women. 
International Journal of Yoga Therapy, 16(1), 
49 – 57.

Härle, D. (2015). Körperorientierte Trauma
therapie. Sanfte Heilung mit traumasensi-
tivem Yoga. Paderborn: Junfermann.

Härle, D. (2016). Praxisbuch traumasensitives 
Yoga. Paderborn: Junfermann.

Khalsa Dharma Singh, M. D. & Stauth, C. 
(2004). Meditation as Medicine. New York: 
Pocket Books.

Salmon, P., Sephton, S., Weissbecker, I., Hoo-
ver, K., Ulmer, C. & Studts, J. L. (2004). Mind-
fulness meditation in clinical practice. 
Cognitive and Behavioral Practice, 11, 
434 – 446.  
DOI 10.1016/S1077-7229(04)80060-9.

Segal, Z., Williams, J. M. & Teasdale, J. (2002). 
Mindfulness-based cognitive therapy for 
depression. New York: Guilford.

Streeter, C. C., Jensen, E. J., Permutter, R. M. et. 
al. (2007). Yoga Asana Sessions Increase 
Brain GABA Levels: A Pilot Study. Journal of 
Alternative and Complementary Medicine, 
13(4), 419 – 26. DOI 10.1089/acm.2007.6338.

Streeter, C. C., Whitfield, Th. H., Owen, L. et. al. 
(2010). Effects of Yoga versus Walking on 
Mood, Anxiety, and Brain GABA Levels: 
A randomized Controlled MRS Study. Jour-
nal of Alternative and Complementary 
Medicine, 16(11), 1145 – 52.  
DOI 10.1089/acm.2010.0007.

Rumi (1995). The essential Rumi. Translated 
by Coleman Banks. London: Penguin Books.

Waelde, L. C., Thompson, L. & Gallagher-
Thompson, D. (2004). A pilot Study of yoga 
and meditation intervention for dementia 
caregiver stress. Journal of Clinical Psych
ology, 60(6), 677 – 687.  
DOI 10.1002/jclp.10259.

Zur Person

Dagmar Härle ist Traumathera­

peutin, Master of Psychotrauma­

tology (Univ. Zürich), Practitioner 

Somatic Experiencing, Weiter­

bildung in EMDR, Fachsuperviso­

rin Traumatherapie und Mitglied 

des Ausbildungsausschusses der 

GPTG, Yogalehrerin (RYT 200), 

TCTSY-Facilitator, Dozentin für 

traumasensitives Yoga, Buch­

autorin (Körperorientierte Tauma­

therapie – Sanfte Heilung mit trau­

masensitivem Yoga, Praxisbuch 

traumasensitives Yoga, Coaching 

und Trauma, Junfermann Verlag).

Kontaktadresse
Dipl. oec. troph. Dagmar Härle
Ramsteinerstrasse 22
4052 Basel
0041-61-4220957
tsy@trauma-institut.eu
www.trauma-institut.eu

Literatur
Arche, J. J. & Cracke, M. G. (2006). Mechanism 

of mindfulness: Emotion regulation follow-
ing a focused breathing induction. 
Behaviour Research and Therapy, 44, 
1849 – 1858. DOI 10.1016/j.brat.2005.12.007.

Berrol, C. F. (1992). The neurophysiologic basis 
of the mind-body connetion in dance/move-
ment therapy. American Journal of Dance 
Therapy, 14(2), 19 – 29.  
DOI 10.1007/BF00844132.

A U S  D E R  P R A X I S

L
iz

en
zi

er
t f

ür
 D

en
is

e 
D

es
m

ar
ow

itz
 a

m
 1

6.
11

.2
02

0 
um

 1
8:

58
 U

hr

© J. G. Cotta'sche Buchhandlung Nachfolger GmbH

https://doi.org/10.1111/j.1749-6632.2009.04394.x
https://doi.org/10.1016/j.brat.2010.05.012
http://www.traumacenter.org/products/pdf_files/IJYT_article_2009.pdf
http://www.traumacenter.org/products/pdf_files/IJYT_article_2009.pdf
http://www.traumacenter.org/products/pdf_files/IJYT_article_2009.pdf
http://www.traumacenter.org/products/YTT_Interview.pdf
http://www.traumacenter.org/products/YTT_Interview.pdf
https://doi.org/10.1016/S1077-7229(04)80060-9
https://doi.org/10.1089/acm.2007.6338
https://doi.org/10.1089/acm.2010.0007
https://doi.org/10.1002/jclp.10259
mailto:tsy@trauma-institut.eu
http://www.trauma-institut.eu
https://doi.org/10.1016/j.brat.2005.12.007
https://doi.org/10.1007/BF00844132

